
1 

 

  
 

 

 

 

Exposition  AMAZONIA 

Créations et futurs autochtones 

au Musée du Quai Branly 

(du 30-09-2025 au 18-01-2026) 

(un rappel en photos personnelles d’une grande partie des œuvres présentées). Il 
manque aussi toutes les videos. 

 Il y a sans doute des erreurs de ma part sur la position exacte des photos par 
rapport au parcours dans l’exposition 

 

Communiqué de presse : 
 

En donnant à entendre les voix autochtones d’Amazonie, l’exposition propose un regard inédit sur cette 
région, souvent réduite au cliché d’une nature exotique déconnectée du monde contemporain. 
Issue d’un commissariat collaboratif, elle met l’accent sur les concepts de créations et de futurs du point de 
vue de ses habitants. La richesse et la diversité des arts amazoniens sont également révélées à travers 
un dialogue entre les collections du musée du quai Branly et les œuvres d’artistes autochtones 
contemporains. Une place importante est accordée au patrimoine immatériel et aux arts éphémères: arts 
oraux (musique, chants, diversité linguistique, etc.), peintures corporelles, dessins et graphismes, savoirs 
traditionnels. 
 

Commissaires 
Leandro Varison Anthropologue, directeur adjoint du département de la recherche et de l'enseignement, 

musée du quai Branly – Jacques Chirac 
Denilson Baniwa Artiste, commissaire, designer et militant des droits des autochtones brésiliens 

 
 
À la fois célèbre et méconnue, l’Amazonie apparaît aux yeux des Européens, malgré cinq siècles de 
contact, comme un lieu plein de mystères. L’idée floue et simpliste d’une immense forêt vierge peuplée 
d’Indiens vivant de manière intemporelle réduit cette vaste région à un décor exotique, figé dans un 
imaginaire collectif façonné par des siècles de représentations extérieures. 
L’exposition Amazônia. Créations et futurs autochtones a pour ambition de présenter cette région à partir 
des points de vue de ses premiers habitants, les peuples autochtones. Un lieu pluriel, en constante 
évolution, où les dynamiques sociales et environnementales se croisent sans cesse. Plutôt que comme un 
espace naturel, l’Amazonie est présentée ici en tant qu’espace culturel, un lieu où les habitants, humains et 
non-humains, les différents milieux, la tradition et la modernité, ainsi que les enjeux politiques locaux et 
globaux les plus divers, se confrontent et s’entrelacent. 
À la manière des fleuves amazoniens qui débordent de leurs lits et transforment le paysage, cette 
exposition souhaite dépasser les frontières – géographiques, sociales, culturelles – habituellement 
mobilisées pour penser et voir l’Amazonie, et rendre cette région et ses peuples plus complexes. 
En se rapprochant des points de vue autochtones, le parcours de l’exposition propose une compréhension 
alternative du monde, d’autres façons de faire société et d’entretenir des relations avec le milieu qui nous 
entoure. 
 
L’Amérique du Sud  



2 

 

Le territoire amazonien, divisé par les frontières de neuf pays, dont la France, recouvre approximativement 
les bassins des fleuves de l’Amazone, de l’Orénoque et du Tocantins-Araguaia, ainsi que le plateau des 
Guyanes. Loin d’être homogène, l’Amazonie est composée d’environnements très divers : forêts tropicales 
humides, marécages, plaines inondables, mangroves, savanes, végétation des hauts reliefs, palmeraies, 

champs, landes sableuses, etc. Ces écosystèmes variés, 
souvent interconnectés, font de cette région l’une des zones 
de la planète les plus riches en biodiversité. 
 
 
La France et l’Amazonie  
 
Située en Amazonie, la Guyane française est, de loin, le 
territoire européen le plus riche en biodiversité. Selon l’Office 
français de la biodiversité (OFB), elle abrite un nombre 
exceptionnel d’espèces : 5 500 espèces végétales, dont plus 
de 1 500 arbres (contre 135 dans l’hexagone), plus de 700 
espèces d’oiseaux, 190 espèces de mammifères, 500 
espèces de poissons d’eau douce et 130 espèces 
d’amphibiens. 
La Guyane française est aussi le territoire de six peuples 
autochtones : Kali’na, Lokono-Arawak, Parikweneh, Teko, 
Wayampis et Wayana. 
 
 
 

CRÉER LA FORÊT, HABITER LES MONDES 
 
Contrairement aux mythologies européennes, qui évoquent 

souvent une création unique du monde à partir du néant, les mythes amazoniens mettent l’accent sur l’idée 
de la transformation comme genèse de toute chose. Il n’existe pas d’origine absolue, pas de premier 
monde, pas d’être primordial qui ne soit, lui même, le résultat de la transformation d’une réalité ou d’êtres 
antérieurs. Pour les cultures amazoniennes, toute naissance, toute création est le prolongement ou la 
transformation d’un préalable. 
Cette dynamique créatrice ne s’arrête jamais : elle est continue, permanente. Même après l’intervention 
des êtres créateurs qui ont façonné ce monde et ses habitants – humains, esprits, animaux, plantes et 
autres êtres –, cette création doit se poursuivre. Si elle s’interrompt, l’existence risque de s’affaiblir, de se 
désagréger et la vie elle-même peut disparaître. 
C’est pourquoi les humains ont la responsabilité de maintenir la vitalité du monde. À travers les savoirs 
chamaniques, les rituels et les cérémonies, ils agissent pour que la création se poursuive, et pour que la vie 
ne cesse de circuler. 
 
 
Le prélude du monde 
 
Les histoires des origines décrivent souvent une terre encore jeune, où les éléments du monde – comme le 
jour et la nuit – sont imprécis. Les êtres qui peuplent cette terre nouvelle ne se sont pas encore distingués 
entre humains, esprits, animaux, plantes, êtres célestes ou phénomènes météorologiques. Il est 
courant que ces personnages passent d’un état à un autre, changeant de forme ou de nature. Les mythes 
de création racontent des processus de différenciation : ils enseignent comment l’existence fut organisée, 
comment les frontières entre les êtres et les choses furent dessinées, donnant naissance au monde tel qu’il 
est aujourd’hui. 
Lors de certaines cérémonies, les temps primordiaux – ceux qui précèdent la formation du monde tel que 
nous le connaissons – peuvent être remémorés, voire récréés. On rappelle l’ordre établi par les anciens et 
les valeurs propres à l’humanité. Parfois, les temps primordiaux ne sont pas seulement évoqués ou 



3 

 

représentés mais sont véritablement réactualisés. Le rituel opère comme une brèche dans le temps 
ordinaire, permettant aux participants de mobiliser les puissances créatrices afin de perpétuer l’existence et 
l’humanité. 
 
 
L’origine aquatique du peuple Iny-Karajá 
 
Le peuple Iny-Karajá habite aujourd’hui les rives de l’Araguaia, dans l’Ouest amazonien, mais selon les 
récits mythologiques, il vivait auparavant au fond des eaux du fleuve. Un jour, ces êtres aquatiques 
découvrirent un passage pour accéder à la surface. Une partie du peuple en sortit, atteignant les plages de 
sable blanc. Ils découvrirent un monde beau, chaud et agréable, où la nourriture était savoureuse et 
abondante. Séduits, ils décidèrent de s’y installer et vécurent heureux dans un premier temps. Mais peu à 
peu, ils remarquèrent que leurs corps commençaient à décliner. C’est ainsi qu’ils firent l’expérience de la 
maladie, de la vieillesse et de la mort. Regrettant l’éternelle jeunesse qu’ils connaissaient dans les 
profondeurs, ils voulurent regagner leur ancienne demeure. Mais le passage qu’ils avaient emprunté était 
désormais bloqué par un immense serpent, leur interdisant de retourner vers le monde aquatique. 
Ces Iny furent alors contraints de vivre à jamais sur la terre ferme, séparés de leurs parents restés au fond 
des eaux. Les Iny disent que ceux qui vivent encore aujourd’hui dans les profondeurs du fleuve leur 
rendent visite de temps en temps, sous la forme d’esprits masqués, pendant certains rituels. 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 



4 

 

 

 
 

 
 
 

 

 
 
 

 



5 

 

 

 

 

 
 

 
 
Les peuples du Rio Negro 
 
Le Rio Negro, dans le nord-ouest de l’Amazonie, est le territoire de plusieurs peuples parlant des langues 
de différentes familles linguistiques. Ensemble, ils forment une société internationale, fondée sur des liens 
familiaux, des échanges de connaissances et de biens, et des cérémonies. 
Selon leurs mythes, ces peuples ont été créés à partir de la transformation de puissants objets ou artefacts 
appartenant aux « gens-tonnerre ». Ces êtres invisibles et éternels, dotés d’immenses pouvoirs, furent eux-
mêmes créés par la Grand-Mère de l’Univers – ou par la Terre elle-même – afin de donner naissance à 
l’humanité. 
 

 

                  
 



6 

 

 

                      
 
 

        
 
 

 

    
 



7 

 

 

    
 

    
 

 
Les Instruments de Création et de Transformation 
 
Certains peuples du nord-ouest amazonien expliquent que les « Instruments de Création et de 
Transformation » existaient avant même la création du monde. 
L’humanité fut créée à partir de ces puissants artefacts. Le savoir nécessaire pour les fabriquer et les 
utiliser a été transmis aux humains afin qu’ils continuent, à leur tour, à façonner le monde. 
 

 

       
 



8 

 

   
 

            
  

    
   
     



9 

 

La forêt-jardin  
 
L’environnement amazonien a évolué avec les humains, qui peuplaient déjà la région depuis au moins 
9.000 ans. 
Au fil des millénaires, les milieux et les humains se sont influencés mutuellement. C’est pourquoi 
l’Amazonie peut être considérée comme une région anthropique : un milieu façonné, au moins en partie, 
par l’intervention humaine, un espace bioculturel. 
Les différents peuples de cette mosaïque culturelle y ont développé l’horticulture : un aménagement 
forestier qui, en organisant la diversité biologique, assurait à la fois une gestion durable de la forêt et une 
grande diversité alimentaire. 
Ce mode d’exploitation des milieux diffère fortement de l’agriculture occidentale contemporaine moderne, 
fondée sur la culture intensive d’une seule espèce végétale. 
 
 

 

 
 

 
 
 
 

 

 

 

    
 

    
 
 



10 

 

 

 
 

 
 
 
 

 

 

 
 

 

 

 
 
Genèse ou transformation ? 
 
Grâce aux connaissances transmises par leurs ancêtres, les peuples autochtones continuent à façonner le 
monde à travers des fêtes, des rituels et diverses cérémonies. Ils nous enseignent que le rythme de 
l’existence, loin d’être purement naturel, nécessite l’intervention humaine pour être soigné, honoré et 
préservé. Sans cette attention constante, l’ordre du monde risquerait de s’effondrer. 
Cet héritage, qui remonte aux temps mythiques, doit sans cesse être renouvelé au gré des saisons, des 
cycles des animaux et des plantes, ainsi que des passages importants de la vie humaine, tels que les 
naissances, les initiations, les maladies ou la mort. Les gestes nécessaires à ce maintien sont d’une grande 
puissance et impliquent souvent de cultiver des relations, parfois périlleuses, avec des entités non 
humaines dont la coopération est essentielle pour assurer la continuité de notre monde. 



11 

 

 
 
 

 

 
 
 

 
 
 
 
 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

 



12 

 

 
 
FABRIQUER LES HUMAINS 
 
En Amazonie, les conceptions de l’être humain vont bien au-delà de simples caractéristiques biologiques. Il 
ne suffit pas de naître humain pour le devenir pleinement, car les êtres possèdent des potentiels multiples : 
ils peuvent évoluer aussi bien vers l’humanité – et ainsi devenir un « semblable à nous » – que vers 
d’autres formes d’existence – et ainsi devenir une personne « différente de nous », comme un animal, un 
esprit ou un étranger. 
La naissance – voire la conception – n’est que le premier pas dans un long processus social qui fabrique 
des « vraies personnes » tout au long de leur vie : cérémonies de nomination, rites de passage, insertion 
dans des réseaux de parenté, pratiques et traitements profanes ou chamaniques, ou encore la mise en 
relation avec des entités « autres-qu’humaines ». 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 



13 

 

 

       
 

    
 



14 

 

 

       
 
 
 

    
 
 

       
 

      
 
 
 



15 

 

 

   
 

                        
 



16 

 

 

                                                                                                                                                
 
 

         
 

                                                             
 

 
 
 



17 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 
 

 
 
Façonner les corps par la peinture 
 
Omniprésente en Amazonie, la peinture corporelle dépasse largement le seul langage esthétique. Certes, 
dans beaucoup de contextes, les Autochtones se peignent et se parfument pour le plaisir. Mais le rôle des 
peintures ne s’arrête jamais là. Les différents graphismes – toujours figuratifs et non abstraits – ne 
représentent pas quelque chose au sens figuratif : ils communiquent (une phase de la vie, une naissance 
ou un deuil, une fête, un moment cérémoniel, etc.) et ils agissent (ils guérissent, protègent, transforment les 
corps ou incorporent à ceux-ci certaines qualités). Par exemple, le graphisme du jaguar confère les 
attributs de ce fauve au corps sur lequel il est peint. 
Très souvent, la peinture corporelle s’accompagne de parfums, tirés soit des substances utilisées pour 
colorer la peau, comme le roucou, soit de résines végétales, ou plus rarement d’huiles animales. Parfois, 
on applique également du duvet de différentes espèces d’oiseaux. 
 
 
 



18 

 

 
 

           
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 



19 

 

Les langues amazoniennes 
 
En Amazonie, la diversité culturelle et linguistique est l’une des plus riches au monde. Avant l’invasion 
européenne à partir du 16e siècle, on estime que cette région connaissait plus d’un millier de langues. De 
nos jours, on y trouve encore plus de 300 langues vivantes, appartenant à plusieurs familles linguistiques 
différentes. Certaines sont utilisées par des milliers de personnes, tandis que d’autres, connues de 
seulement quelques locuteurs, sont gravement menacées de disparition. 
À ce riche répertoire de langues « parlées » s’ajoutent des langues de signes, des langues sifflées ou 
encore des langues tambourinées, qui intègrent la vaste mosaïque linguistique amazonienne. 
En plus des langues humaines, on trouve également des formes de langage utilisées par les « êtres-
autres-qu’humains » qui habitent aussi l’Amazonie – comme les animaux, les plantes, les esprits ou même 
les morts. 
Pour plusieurs peuples d’Amazonie, la langue permet de distinguer les membres de la communauté des 
personnes appartenant à d’autres collectifs (animaux, esprits, ennemis, Blancs). Savoir parler « comme il 
faut », c’est-à-dire être capable de s’exprimer comme un véritable être humain, est une compétence 
essentielle. En plus de l’apprentissage, toute une panoplie d’ornements et de techniques permet d’inscrire 
littéralement dans les corps la maîtrise de cette faculté. Le perçage de la lèvre inférieure pour y insérer un 
ornement appelé labret, est une pratique très répandue. 
 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
 

Labrets 
 
 

Peuple Ka’apor 
 

 État de Maranhão (Brésil) 
 

1960-1972 

 
 
 
 

        
 
 
 
 



20 

 

 

                         
Le labret est une ornementation portée sur la lèvre inférieure ou supérieure.Q 

 
 

 

    
 

          
 



21 

 

 

                  
 

     
 

 

 
 

       
 



22 

 

ENTRER EN RELATION AVEC L'AUTRE 
 
Pour les Européens, les Autochtones sont une autre forme d’humanité. Mais qui sont les « Autres » pour 
ces autres-là ? 
Les mondes amazoniens sont peuplés de créatures dotées de capacités humaines : animaux, plantes, 
esprits, ennemis, revenants, phénomènes météorologiques… Tous ces « êtres-autres-qu’humains » 
peuvent être dotés de personnalité, agir de manière consciente sur le monde et partager une culture 
commune avec leurs semblables. 
Beaucoup de ces créatures ont aussi la capacité de changer de peau : les « gensarc-en-ciel » peuvent se 
métamorphoser en anaconda, le « peuple jaguar » peut se changer en humains, comme le chamane peut 
devenir spectre. 
Les notions amazoniennes de « personne » sont donc plus larges que celles des Européens. Pour ces 
peuples, en effet, les capacités humaines d’agir, de penser, voire d’avoir une culture, ne sont pas l’apanage 
des seuls humains. 
 
 
Les entités surnaturelles 
 
Dans les temps mythiques, les êtres avaient la capacité de changer d’enveloppe corporelle en 
permanence. Ils avaient aussi des capacités surnaturelles de création et de transformation. Les mythes 
expliquent comment les humains ont perdu ces capacités et sont devenus mortels. Ils continuent 
cependant à entretenir des relations avec ces entités surnaturelles. 
Certaines de ces relations sont dangereuses mais nécessaires, comme l’appel à ces êtres pour guérir un 
malade ou pour transformer le corps des jeunes initiés. Dans ce cas, ces relations sont performées lors des 
rituels, un espace où les temps mythiques et ses créatures sont invoqués de façon contrôlée. Mais ces 
relations peuvent aussi être hasardeuses et, dans ce cas, elles sont particulièrement dangereuses : 
rencontrer un inconnu en rêve ou dans les bois par exemple, que ce soit sous forme humaine, végétale ou 
animale, est souvent un risque. Il peut s’avérer être un « autre-qu’humain » et causer la maladie ou 
même la mort. 
 
 

 

    
 

 

 
 
 
 



23 

 

 

 
 
 

 
 
 
 
 

 

 

    
 
 



24 

 

 

                                                                                
 

         
 

                                                                                          
 
 

            
 

                                                            
 
 
 



25 

 

 

    
 
 

 

             
     

                            
                                                     



26 

 

 

            
 
 

 
 

                                            
 



27 

 

 
 

             
 
 
 

 

    
 
 
 
 
 



28 

 

 

    
 

 

                                             
 
 



29 

 

 
 
 
 
 

               
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



30 

 

 

 
 
 

 

 
 

 

 

 
 

 
 
 
 

 
 

 



31 

 

 
 
L’ennemi, les morts, les Blancs 
 
Le statut d’humain – un être semblable à nous – n’est pas figé ni absolument stable en Amazonie. 
L’humanité est un état plutôt qu’une essence absolue. 
Un membre de la communauté peut devenir un esprit ou un animal, sous l’emprise d’une maladie par 
exemple (dans ce cas, un traitement chamanique est nécessaire pour ramener le malade à l’état humain). 
D’autres transformations sont plus drastiques, comme la mort. Certains peuples entretiennent des relations 
positives avec leurs défunts, tandis que d’autres les éloignent. Dans les deux cas, le mort perd son statut 
humain, pour devenir autre chose. 
Les peuples autochtones distincts, voisins ou éloignés – considérés aujourd’hui comme des « cousins » et 
donc des alliés – pouvaient dans le passé être considérés comme des ennemis, et donc exclus du champ 
humain ou vus comme une humanité incomplète ou déchue. 
Les Blancs sont une catégorie d’« Autres » beaucoup plus récente. À la fois crainte et désirée, cette altérité 
ne se fonde pas sur la race ou la couleur de peau, mais indique plutôt une façon radicalement différente de 
voir le monde. 
 

 

         
 

       
 
 
 



32 

 

 

       
 

       
 

    
 
 

    
 



33 

 

 
 

 
 
 

 

 
 

 

    
 

       
 



34 

 

 
 
 

                    
 
               
 

    
 

 
 
 
 
 

 
 

 

Diadème pariko 
Peuple Boe-Bororo, État du Mato Grosso 

(Brésil), 
2024 

Plumes (Ara ararauna, Ara chloroptera, canard 
domestique), bois, coton, fibres végétales 
© musée du quai Branly – Jacques Chirac 

 
Ornement clé des cérémonies funéraires du 

peuple Boe-Bororo, le pariko est 
fabriqué à la demande de la mère rituelle du 

mort. Pour qu’un pariko soit réalisé, 
les morts (aroe) doivent être invoqués dans la 

bai mana gejewu, la « maison des 
hommes ». Là, à l’abri du regard des femmes, 

l’ornement est confectionné par les 
hommes. 

Chaque diadème est l’image d’un mort 
particulier, reconnaissable grâce aux 

plumes utilisées, provenant de différents 
oiseaux, et aux combinaisons de 

couleurs produites. Le mort est incarné par 
l’homme qui porte l’ornement lors 

des danses funéraires. 
 
 
 



35 

 

CONNAÎTRE ET EXPLORER LES MONDES 
 
Les peuples amazoniens partagent certaines pratiques avec la science occidentale, comme 
l’expérimentation empirique. Par exemple, ils peuvent prévoir l’arrivée de la saison des pluies en observant 
la migration de certaines espèces d’oiseaux. Leur savoir écologique repose par ailleurs sur une observation 
minutieuse des relations entre animaux et plantes, des interactions qui échappent souvent aux 
scientifiques. 
Mais les savoirs autochtones mobilisent également d’autres formes de production des connaissances, 
comme les rêves ou les visions. Ainsi, un chasseur peut, par le biais d’un rêve, convaincre le gibier qu’il 
souhaite traquer de venir à lui, et un chaman peut, grâce à ses visions, visiter la maison d’un esprit pour lui 
demander conseil dans le traitement d’une maladie. 
Ces savoirs sont dynamiques : ils évoluent avec les changements du monde, s’adaptent à de nouveaux 
enjeux comme le réchauffement climatique et s’enrichissent des apports de la science occidentale. 
 
La vision et le rêve 
 
La production des connaissances en Amazonie est souvent associée à d’autres réalités ou à des relations 
avec des « êtres-autres-qu’humains ». Les Autochtones accèdent à ces sources de savoir lorsque leur état 
de conscience est élargi – tantôt par le rêve ou la maladie, tantôt par les savoirs et pratiques chamaniques, 
tantôt par la prise de substances souvent élaborées à partir de plantes. Souvent, ces substances, ou les 
plantes dont elles sont issues, sont dotées d’une personnalité et traitées avec respect. 
Dans une approche occidentale, les changements d’états de conscience sont subjectifs aux individus, par 
opposition à un monde alentour considéré comme « réel et objectif ». L’inconscient serait, selon ce point de 
vue, le produit de l’imagination individuelle. En Amazonie, au contraire, les peuples autochtones valorisent 
ces expériences, qui offrent une ouverture à des réalités et à des êtres auxquels nous n’avons pas accès à 
l’état de veille. 
 

 

 

 
 

 
 

 



36 

 

 

 
 
 

 
 
 



37 

 

 

 
 

    
 



38 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

Hamac d’enfant 
Peuple Huni Kuĩ, Village de Balta (Pérou) 

Coton, 197 x 102 x 6 cm 
© musée du quai Branly 

 
Les Huni Kuĩ élaborent des motifs 

graphiques, dits kene, sur une grande variété 
de supports, allant du tissage et de la vannerie 

à la peinture corporelle et à la céramique. 
L’ensemble de ces techniques est 

traditionnellement considéré comme une 
spécialité féminine. 

Cependant, leur mise en œuvre nécessite la 
collaboration des hommes, tant pour la culture 

et la cueillette des matériaux que pour la 
transmission des savoirs rituels associés à 

chaque motif. 

 
La connaissance des plantes 
 
Plusieurs peuples amazoniens utilisent des substances végétales comme le yopo, l’ayahuasca, le tabac ou 
la coca pour altérer volontairement l’état de conscience. Les Occidentaux qualifient ces substances de « 
psychotropes » et interprètent leurs effets comme des « hallucinations ». Pourtant, dans les contextes 
autochtones d’Amazonie, il s’agit de faire advenir des visions considérées comme bien réelles et 
permettant d’accéder à des connaissances, à d’autres plans d’existence, ou encore d’entrer en relation 
avec des « êtres-autres-qu’humains ». 
Cet usage, réservé tant aux hommes qu’aux femmes, n’a rien de récréatif : il a des buts rituels, spirituels, 
politiques ou médicinaux, et s’inscrit dans une cosmologie riche qui donne sens et cadre à l’expérience 
visionnaire. 
 
 

 

 
 

 
 

 



39 

 

 

 
 

 

 
 



40 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 
 

 
 

 
 



41 

 

 
 
 

 
 

 

 
 

 
Échanges et migrations 
 
Depuis des millénaires, les peuples autochtones entretiennent des liens avec d’autres régions du continent. 
L’Amazonie n’était pas un endroit isolé avant l’arrivée des Européens. Au contraire, elle faisait partie de 
plusieurs réseaux d’échanges et de migrations reliant des zones voisines, comme les Andes et les 
Caraïbes, ou beaucoup plus éloignées, comme la Mésoamérique. 
Malgré l’absence de sources écrites avant le 16e siècle, ces relations entre les différentes régions des 
Amériques sont connues aujourd’hui grâce à des objets évoquant les échanges, aux travaux linguistiques 
et archéologiques, et aussi par le biais des plantes. Domestiquées dans des régions particulières (en 
Amazonie pour le manioc, le cacao ou la patate-douce ; en Mésoamérique pour le maïs et certains 
piments), elles ont circulé sur le continent avant l’arrivée des Européens, témoignant ainsi des contacts 
réguliers ou ponctuels entre différentes régions des Amériques. 
 

 

            
 
 



42 

 

 
 
 
 
 
 

          
 
 
 
 
 
 
 
 

    
 
 
 
 
 



43 

 

 

             
 
 
 

    
 
 

    
 



44 

 

 
 
 
 
 
 

              
 
 

         
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



45 

 

 

                                        
 

                                              
 

           
 



46 

 

MULTIPLIER LES FUTURS 
 
La colonisation européenne, à partir du 16e siècle, puis les politiques internes des États indépendants 
d’Amérique du Sud aux 19e et 20e siècles, ont toujours essayé de « civiliser » les « Indiens ». 
Pourtant, après cinq siècles de colonisation, les peuples autochtones continuent de faire vivre, de 
réinventer et de transmettre leurs modes d’existence. 
Résistant aux différentes formes que prend la colonisation, ils ne se contentent pas de survivre : les 
Autochtones réaffirment, par leurs luttes, leurs créations et leurs savoirs, par leur existence même, la 
vitalité de leurs mondes. En réaffirmant sans cesse leurs traditions ancestrales, leurs manières d’habiter la 
terre, de penser les relations entre les êtres vivants et d’imaginer l’avenir, ils proposent des futurs 
différents, pluriels, en rupture avec l’idée d’un futur unique façonnée par la globalisation. 
 
Le « monomonde » 
 
Prédomine dans les sociétés occidentales une vision selon laquelle tous les peuples partagent un seul et 
unique avenir, pensé du seul point de vue humain, centré sur l’individualisme, l’État-nation, le 
productivisme, l’augmentation et l’accumulation de richesses, les « nouvelles » technologies et le marché 
globalisé. 
Quelles sont les conséquences de cette dynamique pour la planète et pour le reste des vivants ? En 
Amazonie, cela a engendré la déforestation, la pollution, des épidémies et des massacres, la perte de la 
biodiversité et l’accaparement des terres. En somme, ce futur programmé provoque la disparition des 
mondes autochtones et des collectifs qui les habitent. 
Selon les scientifiques, la dévastation de l’Amazonie aurait atteint un point de non-retour : même si la 
destruction cessait aujourd’hui, les différents environnements ne seraient plus en mesure de se régénérer 
complétement 
 

 

                                                                
 

                                         



47 

 

 

 
 
 

    
 



48 

 

 
 
 

    
 
 

 
 
Mondes d’abondance 
 
Les sociétés occidentales séparent souvent la nature d’un côté et l’humain de l’autre. Cette vision 
représente la forêt comme l’opposé de la culture : on la préserve ou on l’exploite, mais elle reste perçue 
comme une réalité distincte du monde social. 
Les sociétés amazoniennes considèrent, au contraire, les forêts comme un espace de relations sociales, 
c’est-à-dire un monde habité par des personnes humaines et autres-qu’humaines qui interagissent en 
permanence. Dans ce mode de vie, la diplomatie est une compétence essentielle pour dialoguer et 



49 

 

échanger avec les plantes, les animaux, les esprits et les autres habitants des milieux, dans un rapport 
fondé sur le respect et la réciprocité. 
Dans les mondes amazoniens, la valeur centrale n’est pas la productivité, mais l’abondance constituée 
d’une immense variété d’espèces sauvages et domestiques. Les jardins autochtones se confondent avec la 
forêt, car aucune frontière nette ne les sépare. 
Quand vient la saison où les fruits de péqui commencent à mûrir, les Wauja organisent la Mapulawá, une 
grande fête pour célébrer l’esprit des oiseaux, des animaux et des poissons, maîtres de cet arbre, et ainsi 
assurer une récolte abondante. Parmi ces esprits maîtres des arbres fruitiers, ceux des poissons sont 
particulièrement importants. Ils sont incarnés par les matapu – rhombes fabriqués pour accueillir ces esprits 
au village – et chaque espèce de poisson est identifiable grâce à sa peinture spécifique. 
 

 

 
 

 
 

 

 

 
 

 

 



50 

 

 

 
 

 
 
 
 
 

 

 

 
 

 
 
 

 

 

 
 

 

 



51 

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 



52 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 



53 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 



54 

 

 

 
 

 
 
 

 
 
 

 

 
 

 

 

 
 
 
 
 



55 

 

Devenir pluriel 
 
Contre le modèle unificateur promu par les politiques coloniales, les autochtones s’efforcent de construire 
un futur pluriel, où chaque peuple peut librement choisir son projet de société, guidé selon ses propres 
valeurs. 
Les stratégies qu’ils mettent en œuvre sont multiples : les projets d’éducation scolaire autochtone, qui 
adaptent les programmes nationaux à leurs langues et traditions pédagogiques ; la revitalisation culturelle, 
qui cherche à « réveiller » les traditions et savoirs « endormis » ; le droit de continuer à être autochtone 
malgré le fait d’avoir migré vers les centres urbains ; le choix politique de rester isolé dans son territoire et 
de refuser tout contact avec le monde extérieur ou, au contraire, celui d’envoyer leurs jeunes étudier à 
l’université. 
De plus, les autochtones s’investissent de plus en plus dans le domaine de l’art contemporain, selon leurs 
propres critères de contemporanéité, afin de déconstruire l’idée selon laquelle la différence culturelle 
impliquerait un décalage temporel. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



56 

 

        
 
 

 

 
 
 

 
 
 
 
 

 

 

 
 

 

 



57 

 

 

    
 
 

    
 

       
 
 
 



58 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 



59 

 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



60 

 

 

 
 
 
 

 
 
 


